#### بسم الله الرّحمن الرّحيم

# تَحليل ودِراسَة الاستِراتيجياتِ لِتَقويةِ ثَقافةِ الاسلامية في المجتمع فِي مُواجهةِ الثقافة الدخلية $^1$ .م.د.أصغر طهماسبي البُلداجي $^1$

#### المُلَخص

الثقافة الإسلامية هي مجموعة من المعتقدات والقيم وما يجب فعله وما يجب تجنبه وهي تتبع من مصدرين القرآن و سنة المعصومين(عليهم السلام)، من وجهة نظر القرآن الكريم فإن أسس الثقافة الإسلامية هي مبادئ الإيمان التي تعطي الحياة معنى كونها إسلامية بحيث يتم تحديد حدود الثقافة الإسلامية والثقافة غير الإسلامية من هذه الأسس. تؤثر خصائص الثقافة الإسلامية على الحياة الفردية والإجتماعية بأبعاد مختلفة وتوفر بيئة ديناميكية ومثالية للفرد والمجتمع في العديد من المجالات. من ناحية أخرى فإن الثقافة غير الإسلامية أو بعبارة أخرى الغزو الثقافي الذي يسمى بالثقافة الدخلية هي في مواجهة و صراع للثقافة الإسلامية مما يتسبب في العديد من الأضرار على المستوى الفردي والاجتماعي للمجتمع. لذلك من المهم تعزيز الثقافة الإسلامية الأصيلة في التعامل مع الثقافة الدخلية. وعليه و نظراً لتكوين ثقافات غير إسلامية و لإسلامية في مواجهة الغزو الثقافي بأسلوب تحليلي – وصفي، بناء على القرآن و روايات المعصومين (عليهم السلام) و في هذا الصدد يشرح الحلول والمؤشرات المهمة في هذا الموضوع. إن الاهتمام بهذه الاستراتيجيات في تعزيز الثقافة الإسلامي، وثائياً ستؤدي إلى تعزيز الثقافة الإسلامية وإن نماذج الثقافة الإسلامية في المجتمع الإسلامي، وثائياً ستؤدي إلى تعزيز الثقافة الإسلامية وإن نماذج الثقافة الإسلامية في المجتمع أصبحت أقوى وأصلب والهدف منها هو التعالي والسعادة للمجتمع.

الكلمات المفتاحية: الثقافة الإسلامية، الثقافة الدخلية، الغزو الثقافي، المجتمع.

١. الأستاذ المساعد في جامعة فرهنكيان إيران، قسم المعارف الاسلامية.

## Analyzing and examining strategies to strengthen Islamic culture against cultural invasion

#### Abstract:

Islamic culture is a collection of beliefs, values, dos and don'ts that originate from two sources, the Qur'an and Atrat. From theHoly Qur'an's point of view, the foundations of Islamic culture are the beliefs that give life the meaning of being Islamic in such a way that the limits of Islamic culture and non-Islamic culture are determined from these foundations.

The indicators of Islamic culture affect individual and social life in different dimensions and provide the background for the dynamics and perfection of the individual and society in many areas. On the other hand, non-Islamic culture or in other words cultural invasion which is called as cultural invasion is in confrontation and conflict with Islamic culture which causes many damages at the individual and social level of the society.

Therefore, it is important to strengthen the authentic Islamic culture in dealing with the cultural invasion. Accordingly, with regard to the formation of non-Islamic cultures and the entry of cultural invasion into the Islamic society in the present era, this research deals with the methods of strengthening Islamic culture in the face of cultural invasion with a descriptive and analytical method based on the Qur'an and the traditions of the innocents. It explains the solutions and important indicators in this regard.

Paying attention to these strategies in the strengthening of Islamic culture will have two important results, first, it will deal with cultural invasion and prevent its damage in the Islamic society second, it leads to the strengthening of Islamic culture and examples of Islamic culture in the society. It becomes stronger and stronger, the goal of which will be the exaltation and prosperity of the society.

**Key words**: Islamic culture, cultural invasion, society.

#### المقدمة

على مر التاريخ كان للمجتمعات معتقدات و قيم و قوانين شكلت مجموعها نقافتها. كان المؤشر الرئيسي للمجتمع في أي عصر هو ثقافة ذلك المجتمع. لعبت الثقافة دورًا مهمًا للغاية في تطور المجتمعات أو تدهورها؛ إذا كان للمجتمع قيم و معتقدات عالية، فإن هذه الثقافة كانت فعالة في تنمية الناس في ذلك المجتمع؛ وعلى عكس الثقافة القائمة على المعتقدات الخاطئة والقوانين غير الملائمة، فقد أدت إلى تدهور ذلك المجتمع. في تصنيف تنقسم الثقافات إلى إلهية وغير إلهية. يصف القرآن الكريم خصائص ومكونات كلتا الثقافتين في مواقف مختلفة. في مجتمع أصبحت فيه المعتقدات الخاطئة والأفعال غير اللائقة جزءًا لا يتجزأ من ذلك المجتمع، ليس من السهل تخيل أفراد ذلك المجتمع دون تلك المعتقدات. يعرّف القرآن الثقافة السيئة للأمم الماضية على أنها أهم عامل في عدم الهداية و إنكار أنبياء الله.(١) من منظور القرآن الكريم لم تكن الثقافة الإلهية مساوية للثقافة غير الإلهية، لكن سعادة هذه الدنيا والأخرة يشمل أولئك الذين تقوم حياتهم على الثقافة الإلهية؛ ومن ناحية أخرى فإن الخسران في الدنيا والأخرة يشمل أولئك الذين ترتكز حياتهم على الثقافة غير الإلهية.(١) إن القرآن الكريم في شرح الثقافات والتعريف بها يقدم التمركز المطلق حول العالم كواحد من الخصائص الثقافية الرئيسية غير الإلهية.(١) على عكس هذه الثقافة يعد التمركز حول الآخرة من الخصائص المهمة للثقافة الإسلامية.(١)

لذلك وفقًا لتقسيم الثقافات إلى إلهي وغير إلهي؛ فما هي أسس وخصائص الثقافة الإسلامية التي تفصلها عن الثقافة غير الإسلامية؟ ما هو دور أسس الثقافة الإسلامية في إعطاء الهوية الإلهية للثقافة؟ ما هي العلاقة بين أسس وخصائص الثقافة الإسلامية في تنمية الفرد والمجتمع؟

بالإضافة إلى تعريف الثقافة و شرح مفهوم الثقافة الإسلامية وتمييزها عن الثقافة الدخلية يقدم هذا البحث استراتيجيات مهمة في تعزيز الثقافة الإسلامية أمام الثقافة الدخلية في عدة أبعاد. في البعد الأول يشرح الاستراتيجيات المعرفية والعقائدية التي تلعب دوراً أساسياً في تعزيز الثقافة الإسلامية. أما في البعد الثاني فيتناول دور الأسرة و وظيفتها في تبيين الثقافة الإسلامية وتعزيزها و في الجزء الثالث يوضح الاستراتيجيات المهمة في تعزيز الثقافة الإسلامية ضد الثقافة الدخلية والغزو الثقافي في النهج الثقافي والاجتماعي وتلعب هذه الحالات بالإضافة إلى تعزيز الثقافة الإسلامية دورًا مهمًا في مواجهة الغزو الثقافي. وفي هذا الصدد فإن البحث بالإضافة إلى تعزيز الكريم والروايات الصحيحة عن أهل البيت (عليهم السلام) يشرح ويتناول هذه المسألة الهامة.

#### أولاً: المفاهيم والمصطلحات

في هذا الجزء تم ذكر التعريفات والتفسيرات للمصطلحات المستخدمة في البحث أولاً:

#### ١. مفهوم الثقافة الإسلامية

كلمة "ثقافة" هي مصدر من باب «تُقُفّ والتي تعني أن تصبح بارعًا. (٥) إن المعادل الإنجليزي للثقافة هو كلمة (Culture) وتعني زراعة التربة وتقويتها، وهي فعل القيام بعمل في اتجاه الإنتاج والخصوبة. (١) هناك العديد من الاختلافات حول مفهوم الثقافة، وقد تم تقديم العديد من التعريفات المختلفة في هذا الصدد؛ ذكر البعض ثلاثمائة إلى خمسمائة تعريف لهذا المصطلح. (٧) في تعريف الثقافة قد أشار البعض طريقة الحياة والعادات إلى جانب السلع المادية التي ينتجونها. (٨) في تعريف الثقافة يعتبر البعض الآخر طريقة حياة الناس التي تنتقل من جيل إلى آخر. (٩) تعرف «موسوعة لاروس» مصطلح الثقافة على النحو التالي: الثقافة هي مجموعة من الشؤون التي ترتبط بحضارة معينة لمجموعة اجتماعية. بمعنى آخر تشير الثقافة إلى مجموعة تتضمن المعارف والمعتقدات والفن والأخلاق والقوانين والعادات وأي قواعد وعادات أخرى اكتسبها البشر كعضو في المجتمع. (١)

بشكل عام يمكن اعتبار الثقافة على أنها مجموعة من المعتقدات والقيم والسلوكيات والقوانين المشتركة بين الأمة. وفعًا للتعريفات المقدمة حول الثقافة يمكن تقسيم الثقافات إلى فئتين: الثقافات التي ترى الواقع فقط كواقع مرئي في تصوراتها، والمجتمعات التي تؤمن بالواقع غير المرئي بالإضافة إلى الواقع المرئي. في الغئة الأولى وسائل الإدراك في خدمة الاستلام لا يُرى سوى الواقع وفي الفئة الثانية تُستخدم هذه الأداة لاستقبال الواقع المرئي وكذلك الواقع غير المرئي(الغيب). أولئك الذين يؤمنون بكلا النوعين من الواقع يتبعون الأديان. وفقًا لأتباع الإسلام (الذين يقبلون كلا النوعين من الواقع) فإن التعاليم التي قدمها الرسول الكريم (صلى الله عليه وآله وسلم) هي أكمل أنواع التعليمات الإلهية؛ لكن على الجانب الآخر الفئة الأخرى تؤمن فقط بالواقع المرئي، فهم دنيويون ويطلق عليهم علمانيون. (۱۱) في مجتمع حيث يكون كل من الواقع المرئي وغير المرئي مرغوبًا فيه، يكون الإنسان أفضل وأشرف المخلوقات. عندما يعتبر الإنسان أفضل المخلوقات فإن جميع المخلوقات تعتبر بالنسبة له، وسيادة الإنسان بلا منازع على المخلوقات الأخرى لها ما يبررها. (۱۱) و بحسب المخلوقات تعتبر بالنسبة له، وسيادة الإنسان بلا منازع على المخلوقات والقيم وما يجب وما يجب فعله الباحث فإن الثقافة الإسلامية: هي مجموعة من المعتقدات والسلوكيات والقيم وما يجب وما يجب فعله والقوانين التي تأتي من مصدرين القرآن واحاديث المعصومين (عليهم السلام)؛ وبهذه الطريقة فإنّ مركزية والقوانين التي تأتي من مصدرين القرآن واحاديث المعصومين (عليهم السلام)؛ وبهذه الطريقة فإنّ مركزية

المجتمع الإسلامي في جميع الأبعاد الدينية والشخصية والأخلاقية والاجتماعية والاقتصادية والسياسية تقوم على هذين الثقلين.

#### ٢. الغزو الثقافي

إحدى القضايا التي ظهرت في هذا العصر مع تطور التكنولوجيا وأدوات الاتصال الجماهيري هي قضية الغزو الثقافي. يتم تطبيق هذا النهج في الغالب من قبل البلدان المتقدمة اقتصاديًا في المجتمعات النامية. فيما يتعلق بالغزو الثقافي هناك عدة تعريفات، بما في ذلك: إن استبدال الثقافة الأجنبية بثقافة المرء بطريقة واعية يمكن أن تجعل الأمة والمجتمع غريبين على ثقافة المرء وخاضعين لغرائز الأجانب يسمى الغزو الثقافي. (۱۳) يكتب ميشيل بانوف في كتابه ثقافة علم الاجتماع في شرح إصلاح التثاقف: يشير التثاقف إلى جانب خاص من عملية انتشاره ويشير التثاقف اليوم إلى اتصالات خاصة بين ثقافتين لهما قوة غير متكافئة. في هذه الحالة يُفرض المجتمع النسقي الأكثر انسجامًا أو تجهيزًا من حيث التقنية بشكل مباشر أو غير مباشر على الثقافة الحاكمة. (۱۳) الغزو الثقافي من أهم القضايا التي ظهرت بعد الحرب العالمية الثانية. على سبيل المثال بعد الحرب العالمية الثانية أعلن أيزنهاور الرئيس الأمريكي في ذلك الوقت: إن أكبر حرب نواجهها هي حرب لغزو عقول الناس. (۱۵)

غالبًا ما يحدث الغزو الثقافي في الدول الإسلامية بطريقتين: أولاً الترويج للأفكار غير الإسلامية وأحياناً المعادية للإسلام، وإهانة المقدسات، وإضعاف الأسس الدينية لدى الشباب في بعض المبادئ والمثل. ثانياً: الحداثة والنفور من العلم والعقلانية المتطرفة، والمحاولة لتنقية الغرب والتغريب، وتشويه سمعة العلوم والتعاليم الإسلامية بحجة عدم توافقها مع المعرفة الإنسانية الحديثة، والترويج لعدم الحجاب والحجاب السيئ، وأغطية ضد الشؤون الإسلامية، وتعميم الموضة التغريب، والاختلاط وإنتاج وبث أفلام وموسيقى اللاأخلاقية من بين الأشياء التي تستخدم في الغزو الثقافي. (١٦)

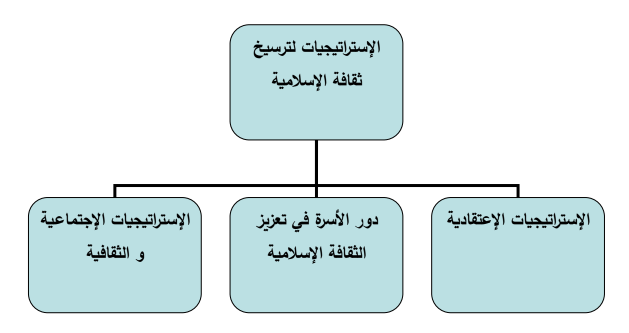
## ثانياً: التحديات العقائدية والثقافية في عصرنا الحالي

من أهم تحديات هي تحديات الإيمان التي برزت في عصرنا الحاضر أكثر بروزاً؛ هناك نوعان من التحديات الهامة في هذا الصدد؛ التحدي الأول هو الردة والابتعاد عن المعتقدات، بمعني آخر التوحيد والإيمان بالله ووصاياه وهو الركن الأساسي للإيمان يتضاءل في حياة المؤمنين. هذا هو نتيجة لعدة عوامل ومن أهم عوامل إضعاف الإيمان والردة والشبهات والشكوك التي تنشأ عن أعداء الإسلام وهذا في حد ذاته أكثر فاعلية في إضعاف عقائد من ليس لديهم معتقدات قوية. ويصف القرآن الكريم طريقة هذه المجموعة على النحو

التالي: «وَ لا يَزِالُونَ يُقاتِلُونَكُمْ حَتَّى يَرُدُّوكُمْ عَنْ دينِكُمْ إِنِ اسْتَطاعُوا» (البقرة/٢١٧) و في آية أخرى ذكر أن كفر المؤمنين هو الرغبة القلبية لأعداء الإسلام: «وَدُّوا لَوْ تَكْفُرُونَ كَما كَفَرُوا فَتَكُوبُونَ سَواءً» (النساء/٨٩) بمعنى آخر هم يشعرون بالرضا ويتوقفون عن أفعالهم عندما يتحول المسلمون إلى دينهم: «وَ لَنْ تَرْضى عَنْكُ الْيَهُودُ وَ لاَ النَّصارى حَتَّى تَتَّبِعَ مِلَّتُهُمْ» (البقرة/٢٠) في العصر الحالي أصبحت هذه القضية أكثر حدة وبتدابير مختلفة مثل التشدد على المسلمين؛ (١١٠) الإسلاموفوبيا ومعاداة الإسلام (١١٠)؛ الضغوط الإقتصادية (١١٠) المنعوط العسكرية (٢٠٠) و الإنقسام ونشر الشكوك في المجتمع الإسلامي، يحاولون إضعاف المعتقدات الدينية في المجتمعات الإسلامية. و قد حُظيت هذه القضية باهتمام أكبر في العصر الحالي وأثيرت شكوك في هذا الصدد. بالإضافة إلى التحديات العقائدية فإن التحديات الثقافية تؤثر أيضًا على المجتمع الإسلامي و هذه التحديات في الواقع تنبع أيضًا من التحديات العقائدية. ومن أهم التحديات الثقافية في هذا الصدد الغزو الثقافي و استبدال الثقافة الأجنبية باستخدام المواقع و الأقمار الصناعية والإعلام بدلاً من ثقافة الإسلامية.

#### ثالثاً:إستراتيجيات ترسيخ ثقافة الإسلامية في مواجهة الثقافة الدخلية

ثقافة الإسلامية هي مجموعة من المعتقدات، و السلوكيات، و القيم، و ما يجب فعله وما يجب تجنبه، والتي نشأت من مصدري القرآن و العترة، هناك عدة طرق لتقوية ثقافة الإسلامية و التي ستتم مناقشتها في البعدين المعرفي و الثقافي فيما يلي.



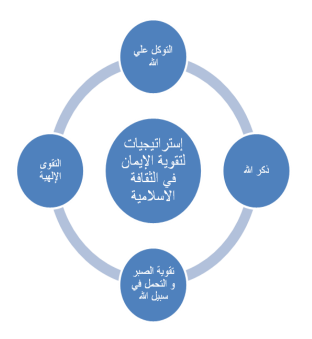
#### الاول: الإستراتيجيات الإعتقادية

تعتبر الإستراتيجيات المعرفية من أهم الإستراتيجيات لتقوية ثقافة الإسلامية، من المهم الاهتمام المناسب بشرح و إضفاء الطابع المؤسسي على هذه الإستراتيجيات.

#### ١. الإيمان بالله و تقوية الإيمان

من أهم طرق التعامل في مواجهة الثقافة الدخلية هو تقوية الإيمان بالله في الحياة. نتيجة تعزيز التوحيد في الحياة هو الثبات على الدين. يقول الإمام علي (عليه السلام) أن من أهم طرق الهروب من فتنة عصر الغيبة الثبات على الدين: «فَمَنْ ثَبَتَ مِنْهُمْ عَلَى دِينِهِ وَ لَمْ يَقْسُ قَلْبُهُ لِطُولِ أَمَدِ غَيْبَةِ إِمَامِهِ فَهُوَ مَعِي فِي دَرَجَتِي الثبات على الدين: «فَمَنْ ثَبَتَ مِنْهُمْ عَلَى دِينِهِ وَ لَمْ يَقْسُ قَلْبُهُ لِطُولِ أَمَدِ غَيْبَةِ إِمَامِهِ فَهُوَ مَعِي فِي دَرَجَتِي الثبات على الدين: «فَمَنْ ثَبَتَ مِنْهُمْ عَلَى دِينِهِ وَ لَمْ يَقْسُ قَلْبُهُ لِطُولِ أَمَدِ غَيْبَةِ إِمَامِهِ فَهُو مَعِي فِي دَرَجَتِي يَوْمَ الْقِيامَة.» (٢١) يقول الإمام الصادق (عليه السلام) أيضًا أن الإيمان بالقلب هو أحد طرق النجاة من فتن عصر الغيب: «فَلَا يَنْجُو إِلَّا مَنْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَهُ وَ كَتَبَ فِي قَلْبِهِ الْإِيمَانَ وَ أَيَّدَهُ بِرُوحٍ مِنْهُ» (٢٢) لذلك فإن تعزيز الإيمان بالله تعالى و التوحيد بجميع أبعاده من أهم الطرق للتغلب على تحديات عصر الغيبة.

ورد في القرآن الكريم وروايات المعصومين عدة إستراتيجيات لتقوية الإيمان بالله، و منها: الإيمان بكل ما أوصانا الله أن نؤمن به: «يا أيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آمِنُوا بِاللَّهِ وَ رَسُولِهِ وَ الْكِتَابِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَ الْكِتَابِ الَّذِي أَنْزَلَ مِنْ قَبْل» (النساء/١٣٤)؛ ذكر الله: «يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَتَّقُوا اللَّه يَجْعَلُ لَكُمْ فُرْقاناً وَ يُكَفِّرُ عَنْكُمْ سَيِّنَاتِكُمْ وَ يَغْفِرْ لَكُمْ وَ الله النقوى الإلهية: «يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَتَّقُوا اللَّه يَجْعَلُ لَكُمْ فُرْقاناً وَ يُكَفِّرُ عَنْكُمْ سَيِّنَاتِكُمْ وَ يَغْفِرْ لَكُمْ وَ الله لا لله النقول ٢٩١)؛ التوكل: «وَ مَنْ يَتَوَكِّلُ عَلَى اللهِ فَهُوَ حَسْبُه» (الطلاق/٣) تقوية الصبر و التحمل في سبيل الله استراتيجية دينية أخر لتقوية الإيمان؛ يعبر القرآن عن نتيجة المثابرة والصبر في الطريق الإلهي بذكر قدوة المؤمنين الذين ثابروا: «إِنَّ اللَّذِينَ قالُوا رَبُّنَا الله ثُمَّ اسْتَقامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلائِكَةُ أَلاً للله يَعْرَبُوا وَ أَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُون» (الفصلت/٣٠) و تعتبر هذه الآية المباركة أن سر تخاح المؤمنين هو الإيمان و اليقين الصادق مع المثابرة. هذا الشيء المهم كان عاملا في نجاح المؤمنين فريا واجتماعيا في عصور مختلفة.



و من أهم الطرق لتقوية الإيمان في هذا الصدد هو معرفة الله وزيادة الإيمان به ومعرفته من خلال إمام الزمان (عج). بمعني آخر هذه الإستراتيجية هي أساس وركيزة الإستراتيجيات المذكورة أعلاه. ستكون المعرفة و الإيمان بالله صحيحين وكاملين عندما يتم ذلك بطريقة ذات صلة و سبيل معرفة الله هو أهل البيت (عليهم السلام). في هذا الصدد يقول الإمام الحسين (عليه السلام) أن الطريق إلى الإيمان والعبودية لله هو معرفة وطاعة الناس من إمام زمانهم في كل عصر: «خَرَجَ الْحُسَيْنُ بْنُ عَلِيٍّ ع عَلَى أَصْحَابِهِ فَقَالَ أَيُهَا النَّاسُ إِنَّ اللهَ جَلَّ ذِكْرُهُ مَا خَلَقَ الْعِبَادَةِهِ عَنْ عِبَادَةِ مَنْ سِوَاهُ وَلَا يَعْرِفُوهُ فَإِذَا عَرَفُوهُ عَبَدُوهُ أَلِدًا عَبَدُوهُ السَّعْفَوْ البِعبَادَةِهِ عَنْ عِبَادَةِ مَنْ سِوَاهُ فَقَالَ لَهُ رَجُلٌ يَا ابْنَ رَسُولِ اللَّهِ بِأَبِي أَنْتَ وَ أُمِّي فَمَا مَعْرِفَةُ اللهِ قَالَ مَعْرِفَةُ أَهْلِ كُلِّ زَمَانٍ إِمَامَهُمُ الَّذِي يَجِبُ عَلَى الله البيت عليهم السلام: «وَ بِكُمْ عَنْ عِبُدُهُ الله وَ بِكُمْ يَخْتِمُ الله» (٢٠) كما أكد هذا الأمر في الأدعية الصحيحة المروية عن أهل البيت عليهم السلام: «وَ بِكُمْ قَتَحَ الله وَ بِكُمْ يَخْتِمُ الله» (٢٠)

تقوية الإيمان تجلب السلام الإلهي: «الَّذينَ آمنُوا وَ تَطْمئِنُ قُلُوبُهُمْ بِذِكْرِ اللّهِ أَلا بِذِكْرِ اللّهِ تَطْمئِنُ الْقُلُوبُ» (الرعد/٢٨) و الثبات على الدين. يقول الإمام الباقر (عليه السلام) عن عدم زلة المؤمن في دينه و عدم تأثير الشك و نحو ذلك في المؤمن: «الْمُؤْمِنُ أَشَدُ فِي دِينِهِ مِنَ الْجِبَالِ الرَّاسِيةِ وَ ذَلِكَ أَنَ الْجَبَلَ قَدْ يُنْحَتُ مِنْ الْجِبَالِ الرَّاسِيةِ وَ ذَلِكَ أَنَ الْجَبَلَ قَدْ يُنْحَتُ مِنْ دِينِهِ شَيْئاً وَ ذَلِكَ لِضَنِّهِ بِدِينِهِ وَ شُجّهِ عَلَيْه» (٢٠) و في هذه الرواية يعبر عن إيمان المؤمن أقوى من الجبال لأن المؤمن بخل في دينه ولا يريد أن ينقص منه شيء و في هذه الحالة لا شيء يؤثر على إيمان هؤلاء المؤمنين. لذلك فإن تقوية الإيمان و الاعتقاد بالله من خلال القرآن و أهل البيت (عليهم السلام) سيكون عاملاً مهماً في ثبات الدين و استقراره، مما يحمي المؤمن من زلات و فتن عصر الغيبة و تقوية الثقافة الإسلامية في مواجهة الثقافة الدخلية.

#### ٢. قبول الولاية و طاعة أوامر و نواهي اهل البيت (عليهم السلام)

معرفة الإمام و متابعته هي الشكل الأساسي للولاية. الولاية هي في الأساس مثل الإيمان بالله و التوحيد، بمعنى أن الشخص الموحد يقبل ولاية أولئك الذين أمرهم الله بقبول الولاية و الوصاية عليهم؛ و هذا المعنى هو مثل التوحيد في الولاية و الطاعة. الولاية تعنى قبول الوصاية و الخلافة للأئمة المعصومين (عليهم السلام) بعد النبي الكريم (صلى الله عليه و آله و سلم)؛ فالولاية مهمة لدرجة أن شرط دخول حصن توحيد الله هو قبول وصاية أهل البيت (عليهم السلام): «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ حِصْنِي فَمَنْ دَخَلَ حِصْنِي أَمِنَ مِنْ عَذَابِي قَالَ فَلَمَّا مَرَّتِ الرَّاحِلَةُ نَادَانَا بِشُرُوطِهَا وَ أَنَا مِنْ شُرُوطِهَا»(٢١) من أهم الآيات التي تعبر عن الولاية في جميع جوانب الحياة الإسلامية الآية ٥٥ من سورة المائدة و هي الآية معروفة بآية الولاية: «إنَّما وَليُّكُمُ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَ الَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقيمُونَ الصَّلاةَ وَ يُؤْتُونَ الزَّكاةَ وَ هُمْ راكِعُونَ» (المائدة/٥٥) في هذه الآية يذكر الله درجات الولاية، بحيث تكون ولاية الله أولاً، ثم الرسول الكريم (صلى الله عليه و آله و سلم)، ثم ولاية الذين يؤمنون ويدفعون الزكاة أثناء الركوع. و بحسب آراء المفكرين الشيعة و بعض المفكرين السنة فإن المثال الرئيسي لـ "المؤمنين" هو الإمام علي (ع). (٢٧) و من بعده يكون أئمة المعصومين (عليهم السلام) حتى الإمام الزمان (عج). يلعب قبول الولاية دورًا مهمًا في تعزيز ثقافة الإسلامية في المجتمع. للولاية آثار مهمة في حياة الدنيا والآخرة، وهي مذكورة في روايات المعصومين: «عَنْ عَمَّارِ السَّابَاطِيّ قَالَ سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ع عَنْ قَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ- أَ فَمَن اتَّبَعَ رضُوانَ اللَّهِ كَمَنْ باءَ بِسَخَطٍ مِنَ اللَّهِ وَ مَأُواهُ جَهَنَّمُ وَ بِئْسَ الْمَصِيرُ هُمْ دَرَجاتٌ عِنْدَ اللَّهِ فَقَالَ الَّذِينَ اتَّبَعُوا رِضْوَانَ اللَّهِ هُمُ الْأَئِمَّةُ وَ هُمْ وَ اللَّهِ يَا عَمَّارُ دَرَجَاتٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَ بِوَلَايَتِهِمْ وَ مَعْرِفَتِهِمْ إِيَّانَا يُضَاعِفُ اللَّهُ لَهُمْ أَعْمَالَهُمْ وَ يَرْفَعُ اللَّهُ لَهُمُ الدَّرَجَاتِ الْعُلَى»؛ «عَنْ عَمَّارِ الْأَسَدِيّ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ع فِي قَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ - إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَ الْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ وَلَايَتُنَا أَهْلَ الْبَيْتِ وَ أَهْوَى بِيَدِهِ إِلَى صَدْرِهِ فَمَنْ لَمْ يَتَوَلَّنَا لَمْ يَرْفَع اللَّهُ لَهُ عَمَلا.»(٢٨) إنّ قبول ولاية أهل البيت (عليهم السلام) بالإضافة إلى تعزيز المعرفة و الإيمان هو التزام بمعنى أنه في الممارسة العملية يحدد أيضًا ما يجب فعله و ما لا يجب فعله في الحياة، مما يمنع المرء من الدخول في طريق الخطيئة أو الفتنة.

من وجهة نظر القرآن الكريم فإنّ الشرط المهم لقبول الولاية هو الطاعة المطلقة لله و للرسول الكريم (صلى الله عليه و آله و سلم) و الأئمة المعصومين (عليهم السلام): «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَطِيعُواْ اللهَ وَأَطْيعُواْ اللهَ وَأَلْيعُواْ اللهَ وَأَلْرَسُولِ إِن كُنتُمْ ثُولِي اللّهِ وَالْرَسُولِ إِن كُنتُمْ ثُولِي اللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ النّساء (۵۹)، يقول الإمام على (عليه السلام) أن من حق الإمام على الناس طاعة الدعوة و الطاعة المطلقة لأوامره: «وَ أَمَّا حَقِّي عَلَيْكُمْ فَالْوَفَاءُ بِالْبَيْعَةِ وَ النَّصِيحَةُ فِي الْمَشْهَدِ وَ

الْمَغِيبِ وَ الْإِجَابَةُ حِينَ أَدْعُوكُمْ وَ الطَّاعَةُ حِينَ آمُرُكُم.»(٢٠) كما يقول الإمام الباقر (عليه السلام) في هذا الصدد: «حَقَّهُ عَلَيْهِمْ أَنْ يَسْمَعُوا لَهُ وَ يُطِيعُوا.»(٢١) أي أن يطيعوا أمر الإمام في كل الأحوال، لأن كل ما يقوله أهل البيت (عليهم السلام) هو أمر الله تعالى. لذلك فإن قبول ولاية أهل البيت (عليهم السلام) وطاعتهم سيجعل دورهم و مثالهم في المجتمع أكثر أهمية و إبرازاً وهذا في حد ذاته يجعل أسلوب حياتهم وسلوكهم مفروضًا في المجتمع و يلتزم بها أفراد المجتمع وهذا بحد ذاته عامل في تعزيز الثقافة الإسلامية ضد الثقافة الدخلية.

## الثاني: دور الأسرة في تعزيز الثقافة الإسلامية امام الغزو الثقافي

تعتبر الأسرة من أهم الأسس الاجتماعية للمجتمع والتي لها أثر كبير في تميز المجتمع في العديد من الأبعاد. مما لا شك فيه أن تربية الأبناء وتعزيز الثقافة الدينية فيهم من أهم رسالات الأسرة في تعزيز الثقافة الدينية في مواجهة الغزو الثقافي. إن الاهتمام بالتعاليم الدينية وإضفاء الطابع المؤسسي عليها في حياة الأطفال يمكن أن يساهم في تميّز الثقافة الإسلامية فيها. إذا تعرضت الأسرة لغزو ثقافي وبدلاً من الاهتمام بالتعاليم الدينية تتم مناقشة الموضوعات غير الإسلامية على غرار الثقافة غير الإسلامية ولا شك أن أبناء ذلك المجتمع يتأثرون بالثقافة الدخلية وتصبح هذه القضية عاملاً بحيث يكون لها أيضًا تأثير سيء على الأشخاص الآخرين في البيئة المدرسية والحي والمدينة. لذلك في عصرنا الحالي يلعب الاهتمام بالثقافة الإسلامية للأسرة دورًا مهمًا في تعميق المعتقدات الدينية لدى الأطفال ومنع الغزو الثقافي. إن مكانة الأسرة في التعامل مع الثقافة الأسربة هو:



#### ١. التربية الدينية الصحيحة

يمكن ذكر التربية الدينية العميقة إحدى المهام والواجبات الهامة للأسرة في هذا المجال. يمكن أن يساعد تعليم التعاليم الإسلامية بالطريقة الصحيحة في تحقيق ذلك. يذكر القرآن الكريم أهمية حماية الأسرة والتعليم الديني: «يا أيُّهَا الَّذينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ وَ أَهْليكُمْ ناراً وَقُودُهَا النَّاسُ وَ الْحِجارَةُ عَلَيْها مَلائِكَةً غِلاظٌ شِدادٌ لا يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَ يَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُون» (التحريم/٤) هذه الآية المباركة تخاطب المؤمنين بوضوح وتؤكد على إبعادهم وعائلاتهم عن عذاب النار وتشير عبارة "أَهْليكُمْ" إلى أهمية الاهتمام بالأسرة وتربيتها الدينية العميقة ، بمعنى أنكم تلزم نفسكم وأبنائكم بالدين والتعاليم الدينية لتكونوا على سبيل الله وتكونوا في مأمن من العقاب الإلهي. يؤدي عدم الاهتمام بالتعليم الديني العميق للأولاد إلى اختيار طريق آخر غير طريق الله ويصبحون عرضة للعقاب الإلهي. وفي آية أخرى أمر النبي بما يلي: «وَ أَمُرْ أَهْلَكَ بِالصَّلاةِ وَ اصْطَبِرْ عَلَيْها لا نَسْئَلُكَ رِزْقاً نَحْنُ نَرْزُقُكَ وَ الْعاقِبَةُ لِلتَّقْوى» (طه/١٣٢) كما توضح هذه الآية المباركة أهمية الاهتمام بالتربية الدينية للأسرة وأهميتها. يقول الرسول الكريم عن أهمية تربية الأبناء: «عن النّبيّ صلّي اللَّه عليه و آله: اكرموا اولادكم و احسنوا آدابكم»(٢٦) قال عليّ بن الحسين عليه السّلام: «و امّا حقّ ولدك فان تعلم انّه منك و مضاف إليك في عاجل الدّنيا بخيره و شرّه و إنّك مسئول عمّا ولّيته به من حسن الأدب و الدّلالة على ربّه عزّ و جلّ و المعونة له على طاعته فاعمل في أمره عمل من يعلم إنّه مثاب على الإحسان إليه معاقب على الإسائة إليه» (٣٣) لذلك فإن العامل الأول والأهم في تقوية الثقافة الدينية في الأسرة ومواجهة الغزو الثقافي هو التربية الدينية العميقة. إذا تم غرس التعليم الديني بعمق في الأطفال فلا شك أن الثقافة الأجنبية يمكن أن يكون لها تأثير سيء عليهم.

## ٢. التَّدريب المناسب مع الزمن

يؤثر كل عصر حسب تطوراته على الحياة الفردية والاجتماعية. لذلك مع الاهتمام بتطورات العالم والزمن ينبغي بذل الجهود لتربية الأطفال. تلعب الأسرة دورًا أساسيًا في نقل ثقافة المجتمع إلى الأبناء وإرساء أسس لهم، تتشكل أفكار الأطفال في مرحلة الطفولة، لذلك إذا نشأ الأطفال في عائلة مناسبة فلن يتورطوا في الانحراف في المستقبل. ستكون شخصية الطفل ضعيفة ومتزعزعة إذا تم تأسيسها خارج المنزل. من أجل تحقيق أهدافها تحتاج الأسرة إلى نماذج وقيم تشكل أساس تصرفات أفراد المجتمع. في الإسلام تساهم الأسرة في نقاء المجتمع من خلال تعليم القيم. (٢٤)

يقول الإمام علي (ع) عن هذا: «لا تقسروا اولادكم على آدابكم فانّهم مخلوقون لزمان غير زمانكم» (٥٦) هذه العبارة لا تعنى أنه لا ينبغى تعليم الأطفال ولكنها بالمناسبة تشير إلى تعليمهم دقيق. وهذا يعنى أنه

حسب تطورات وأزمنة أطفالك، قم بتعليمهم حتى لا تهزمهم هذه التطورات. على سبيل المثال مع تطور التكنولوجيا وأجهزة الاتصال الجماهيري مثل الهواتف المحمولة لا يمكن منع الأطفال من التوجه إليها؛ لأن ضرورة الحياة في كل عصر هي مرافق وتطورات تلك الحقبة. لذلك يجب تعليمهم الاستخدام الصحيح للتكنولوجيا جنبًا إلى جنب مع التعليم الديني الدقيق. بعبارة أخرى أوضح لهم ماهو جيد وسيئ من الأجهزة الناشئة حتى يعرفوا كيفية الاستفادة من التطورات والتحولات الجديدة. هذه نقطة مهمة للغاية في عصرنا، حيث كان هناك العديد من التطورات في مجال التكنولوجيا وأدوات الاتصال الجماهيري ويمكن أن يكون للتدريب المناسب اتصال مناسب بهذه التغييرات ولا يتأثر بها.

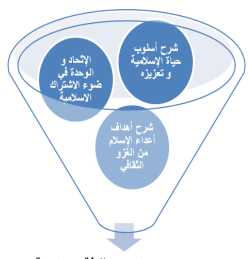
#### ٣. التدريب العملى

إِنَّ العَديدَ مِنَ المَشاكلِ الإجتِماعيةِ وَ الثَّقافيةِ وَ حتَى الدَينيةِ بَينَ المُراهِقينَ وَ الشَّبابِ ناتِجةً عَن عَدم اهتِمامِ الولدينِ بِتَربِيةِ أَطْفالِهِم وَ هذا الإهمالُ هُو سَببُ العَديدِ مِنَ المَشاكلِ عَلى مُستوياتِ المُجتمعِ المُختلفةِ. تَبعُ العَديدُ مِنَ الجنوحِ وَ المشاكلِ النَّفسيةِ وَ الصُعوباتِ الاقتِصاديةِ مِنَ التَّشْئةِ عَيزالصَّحيحةِ في بَعضِ العائِلاتِ. وَ بِناءً عَلى ذلك في التَّعالِمِ الدَّينيةِ تَمَّ التَّركِيزُ كثيرًا عَلَى تَربِيةِ الأطفالِ وَ تقديم خُلولِ لِتَميزهم، مِنَ الأسلامي. التَّي يُمكِنُ أَن تُساعِدَ في التَّعميةِ الأسروفِ، وَ الرَفاهيةِ، وَ المَيلِ إلى الرِزقِ الحَرامِ، وَ إتلافِ المُمتلكاتِ العَلْقِ المُطالِ الإقتِصاديةِ مِثل الإسرافِ، وَ الرَفاهيةِ، وَ المَيلِ إلى الرِزقِ الحَرامِ، وَ إتلافِ المُمتلكاتِ العَلْقِ المُطالِ هُوَ عامِلٌ مُهمٌ لِتميزِ الأطفالِ مِن الطائمةِ الطابعِ المؤسسي عَلى الاقتِصادِ الصَحي وَ الإسلامي بَينَ الأطفالِ هُوَ عامِلٌ مُهمٌ لِتميزِ الأطفالِ مِن ناحيةِ أَخرى؛ لِأَنَّ العَديدَ مِنَ السُلوكياتِ الشَّادَةِ في الاقتِصادِ تَتلاشي. في التَعاليم الدَينِيةِ تُشَاهَد مَظاهر لِهذا التَّدريبِ. يُؤكِدُ الإمامُ الرَضا ? عَلَى إعطاءِ الصَدقاتِ لِلأطفالِ وَ وَضعِهِم في حالَةِ الإنفاقِ الحقيقي وَ يَقُولُ في هذا الصَددِ: «مُنِ الصِّبِيُ فَلْيَتَصَدِّقُ بِينِهِ بِالْكِسْرَةِ وَ الْقَلْضَةِ وَ الشَّيْءِ المُعْمَةِ في هذا السَّرِدِ القَيمِ: الغُولُ في هذا الصَددِ: «مُنِ الصِّبِيُ فَلْيَصَدِّقُ بِينِهِ بِالْكِسْرَةِ وَ الْقَلْلِ المُهمةِ وَ الشَّيءِ، وَ يَكُونُ في المرحلةِ التَّفيذِةِ مِنَ التَعليمِ، وَ التَّلْسِ مُجردَ صَدقةٍ لَيْ مَنْ الوَلُدُ نَفْسُه في العَملِ وَ يَكُونُ في المرحلةِ التَّفيذِةِ مِنَ التَعليمِ، وَ التَّالِي المَامِ القَيْمِ، وَ مِن مِن مَردَ صَدقةٍ وَ لكن صَدَقة بَلِدِي الطَفلِ مُهم وَ لكن صَدَقة بَايدي المَعلَ القَلْمِ المَّهم المَامِ القَيْمِ، وَ مِن مِنَ التَّامِ مُهم وَ المَالَ القَلْمِ المَعلِ وَ مِن مِن مِنَ المَعلَى وَ مِن مِن مِنَ المَامِ القَيْمِ وَ مِن مِن مِنَ المَلْمُ وَ مَن مِن مِنَ المَامِ القَلْمُ وَ مِن مِن مِنَ المَامِ القَلْمُ وَ مَن مِن مِنَ المَامِ القَيْمِ وَ مِن مِن مِنَ المَامِ القَلْمُ المُعْمَ وَ المَامِ القَلْمُ المَ

المبكرةِ يَجِبُ غَرسُ هذه السِّمةِ المُهمةِ في نَفسِه؛ ثَالثِلً بِالإضافَةِ إلى تَعليمِ الطِّفلِ اقتِصادياً فإنَّ لِهذهِ الطَّريقةِ آثارَ تَشريعيةٍ وَ تَنمويةٍ عَلَيهِ؛ حَتّى تَتعَكِسُ آثارُها في حَياتِهِ الدِّينيةِ وَ الدُّنيويةِ.

## الثالث: الإستراتيجيات الإجتماعية و الثقافية لتعزيز ثقافة الإسلامية

من أهم طرق تقوية ثقافة الإسلامية الاهتمام بالمجتمع و ثقافته. إن مأسسة القضايا الدينية في سياق المجتمع بمعني قيادة المجتمع نحو مجتمع الاسلامي. نشير فيما يلي بعض أهم الاستراتيجيات الثقافية و الاجتماعية في تعزيز ثقافة الاسلامية في المجتمع و مواجهة تحديات العصر الحالي.



الاستراتيجيات لتعزيز ثقافة الإسلامية في المجتمع امام الغزو الثقافي

#### ١. الإِتَّحاد و الوحدة و تجنب الفرقة و النفاق

من أهم مناهج و برامج الإستعمار والغطرسة في التغلب على الدول الإسلامية خلق الإنقسامات بين المسلمين و الجماعات العرقية المختلفة. الجملة الشهيرة: «divide et impera» فرق تسد أو « conquer» قسّم تسد، لقد كان أحد المحاور الرئيسية للغطرسة والإستعمار في القرون الأخيرة. في وثائق واعترافات جواسيس الدول المستعمرة ، فإن من أهم السياسات في الدول الإسلامية هو الشقاق و تقوية الطوائف. (۲۷۳) و بحسب بعض التقارير فإن نحو ۲۷۳ قناة فضائية تبث الديانات و المذاهب الزائفة و التاريخية. (۲۷۸) تشير هذه الإحصائية إلى الاستثمار الخاص للدول المستعمرة في الترويج للطوائف المنحرفة و المضللة بين المسلمين من ناحية و لخلق الانقسامات و النفاق و تفكك التحالفات الإسلامية من ناحية أخرى. لذلك فإن أحد الأهداف المهمة للغطرسة العالمية هو خلق انقسامات بين المسلمين و التي أصبحت عملية مع

خلق طوائف مثل الوهابية و البهائية و داعش و غير ذلك. كانت الاستفزازات الدينية و العرقية و القبلية من أهم حيل الغطرسة لتقويض وحدة المسلمين و تعاطفهم. عندما يكون هناك انقسام و نفاق بين المسلمين، فإن المسلمين بدلاً من محاربة عدو الإسلام، يحاولون إضعاف بعضهم البعض، الأمر الذي بالإضافة إلى إضعاف الأمة الإسلامية يمهد الطريق أيضًا لتحقيق المخططات الاستعمارية العالمية و الغطرسة. لذلك فإن الأساس المهم للوحدة و الاندماج هو أحد أهم المقاربات الاجتماعية و الثقافية على نطاق واسع ضد الغطرسة. و في هذا الصدد يراعي نوعان من الوحدة العامة و الخاصة، الوحدة و التعاطف و عدم الفرقة بشكل عام لجميع المسلمين، و لا فرق بين الشيعة و السنة؛ أن يضع المسلمون الخلافات و الانقسامات جانبًا و يتحدوا فيما بينهم في سبيل الأهداف الإلهية. و في هذا الصدد يعبر القرآن الكريم عن تجنب الانقسام و النفاق و الوحدة و التضامن في ظل الحبل الإلهي: «وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَ لَا تَفَرَّقُوا» (آل عمران/١٠٣) يمكننا أن نذكر القرآن و عترة الرسول الكريم (صلى الله عليه و آله و سلم) كأهم الأمثلة على "حبل الله" الذي ذكرهما في حديث متواتر الثقلين كشرط للتحرر من الضلال.(٣٩) إن ترك الاختلافات الجوهرية في هذا الصدد بين الشيعة و السنة و الاتحاد في ظل هذين الثقلين يمكن أن يكون عاملاً مهماً في تقدم الأمة الإسلامية. و في هذا الصدد يجب على المسلمين ألا يسمحوا للأعداء باستغلال الخلافات بين الشيعة و السنة. الإمامُ عَلي (عَلَيهِ السَلامُ) يَقتَبِسُ مِنَ النَّبي (صَلِّي اللهُ عَلَيهِ وَ آلِه وَ سَلَم) وَ يَقولُ فِي هَذا الصَدَدِ: «أُوصِيكُمَا وَ جَمِيعَ وَلَدِي وَ أَهْلِي وَ مَنْ بَلَغَهُ كِتَابِي بِتَقْوَى اللَّهِ وَ نَظْم أَمْرِكُمْ وَ صَلَاح ذَاتِ بَيْنِكُمْ فَإِنِّي سَمِعْتُ جَدَّكُمَا ص يَقُولُ صَلَاحُ ذَاتِ الْبَيْنِ أَفْضَلُ مِنْ عَامَّةِ الصَّلَاةِ وَ الصِّيَام»(٤٠٠) يَقُولُ فِي مَكانِ آخَرَ: «فَإِنَّ يَدَ اللَّهِ [عَلَى مَعَ الْجَمَاعَةِ وَ إِيَّاكُمْ وَ الْفُرْقَةَ فَإِنَّ الشَّاذَّ مِنَ النَّاسِ لِلشَّيْطَانِ كَمَا أَنَّ الشَّاذَّ مِنَ الْغَنَم لِلذِّنْب»(١٤) وَ هذا الأمرُ يَدُلُ عَلَى أَهميّةِ الوَحدةِ الإجتِماعيّةِ وَ غِيابِ الإختِلافاتِ. فِي العَصرِ الحالِي حَلُّ الخِلافاتِ فِي سياق المَصالِح المُشتَرَكَةِ هامٌ جِداً، فِي هَذا العَصرِ عِندَما يَسعَى أعداءُ الإسلام إلَى التَفرقَةِ بَينَ المُسلِمينَ وَ جَماعاتِ المُختَلَفَةِ المُسلِمَةِ مِنَ العَربِ وَ العَجَم، يَجِبُ عَلَى كُلِّ المُسلمينَ مِن جَميع الفِرَقِ التَّخلي عَن التَركيز عَلَى الإشتراكاتِ وَ الإنقِساماتِ وَ الإختِلافاتِ.

نهج خاص مكرس للشيعة بعبارة أخرى كل الشيعة بغض النظر عن أي قوم و أي عرق يضعون الخلافات و الانقسامات جانبًا و هدفهم الأساسي تمهيد الطريق لظهور الإمام العصر (عج). و وردت في بعض الروايات الخلافات بين الشيعة و سب بعضهم البعض في عهد الغيبة الكبرى: «اخْتَلَفَتِ الشِّيعَةُ وَ سَمَّى بَعْضُهُمْ الخِصُلُهُمْ فِي وُجُوهِ بَعْض.» (٤٢) و هذا السرد يدل على أن الخلافات و الانقسامات مؤكدة حتى بين من يؤمنون بالإمام العصر (عج) رغم أن هذه الاختلافات و التفرقة أصبحت أكثر وضوحا في العصر الحالي و أتيحت الفرصة لأعداء الشيعة لزرع الفتنة و الانقسام لتدمير الدين الشيعي. على كل حال

فإن محور الوجدة و القضاء على الخلافات و الانقسامات في عصر الغيبة، هو إمام العصر (عج) و يجب حل الخلافات في تركيزه و من أجله. في حالة وجود خلافات و انقسامات محتملة بين الشيعة في عهد الغيبة الكبرى قدم الأئمة (عليهم السلام) حلاً هامًا لحل الخلافات التي تواجه من ينتظرون الظهور و هو الرجوع إلى الفقهاء الجامع الشرايط. يشير الإمام الصادق (عليه السلام) إلى رواة حديث أهل البيت (عليهم السلام) في حل الخلافات و الحكمية؛ (٢٠٤) كما يحيل الإمام الزمان (عج) الناس إلى رواة الحديث في الأحداث الجديدة و يقدمهم حجة للناس: «وَ أَمًّا الْحَوَادِثُ الْوَاقِعَةُ فَارْجِعُوا فِيهَا إِلَى رُوَاةٍ حَدِيثِنَا فَإِنَّهُمْ حُجَّتِي عَلَيْكُمْ وَ أَنَا حُجَّةُ السلام الله على من ينتظرون الإمام العصر (عج) بالإضافة إلى التخلي عن الخلافات و الانقسامات أن يهيئوا الأرضية المناسبة لظهور الإمام العصر (عج) بقلب موجد. و في حالة وجود أي نزاع، يجب أن يكون المرجع لحل الخلاف هو الفقهاء و العلماء الذين هم علماء و وكلاء لتعاليم أهل البيت (عليهم السلام)، و هي إحدى الوصايا المهمة لإمام العصر (عج) في عصر الغيبة الكبرى.

## ٢. تعزيز ثقافة الإسلامية في المجتمع و مقابلة الغزو الثقافي

يعد العدوان الثقافي في العصر الحالي من أكثر أنواع العدوان شيوعًا لتحقيق الأهداف المتعجرفة و الاستعمارية، و الذي من خلال تغيير ثقافة الناس على أساس الفكر الأجنبي فيحقق البلد المعتدي هدفه. العدوان الثقافي هو استبدال الثقافة الأجنبية بثقافة الفرد بطريقة تجعل الناس في ذلك المجتمع معزولون عن ثقافتهم الأصلية. في هذا الصدد هناك نهجان مهمان من القرآن الكريم و سيرة المعصومين (عليهم السلام) في مكافحة الغزو الثقافي و تعزيز ثقافة الاسلامية:

#### اولاً: شرح أسلوب حياة الإسلامية و تعزيزه

النهج الأول هو شرح طريقة الحياة الإسلامية بشكل شامل و إضفاء الطابع المؤسسي عليها في طبقات مختلفة من المجتمع، فعندما يؤمن المجتمع الإسلامي بإخلاص بالتعاليم الإسلامية و يمارسها، فإنهم لا يتجهون أبدًا إلى المكونات غير الإسلامية لأنهم يعتبرونها مخالفاً للدين. لذلك فإن تعزيز المعتقدات الإيمانية و الإعتقادية في المجتمع و إضفاء الطابع المؤسسي على أسلوب الحياة الإسلامي هو النهج الأول و الأكثر أهمية في هذا الصدد. يقول القرآن الكريم عن ذلك: «يا أينها الذينَ آمَنُوا عَلَيْكُمْ أَنْفُسَكُمْ لا يَضُرُّكُمْ مَنْ ضَلَ إِذَا اهْتَدَيْتُمْ إِلَى اللّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعاً فَيُنَبِّتُكُمْ بِما كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ» (المائدة/١٠٥) هذه الآية تعبر عن الهداية الحقيقية للمؤمنين كشرط لهم ألا يضلوا، بحيث لا يضل كل من يضل أو يريد أن يضل إذا هدى المؤمنين. و قد ورد هذا الأمر في روايات أهل البيت (عليهم السلام). يتحدث الإمام الصادق(عليه السلام) عن التربية و العقائدية للمراهقين والشباب و الاهتمام بهويتهم و شخصيتهم: «بادروا أولادكم بالحديث قبل أن

يسبقكم إليهم المرجئة.»(ف) في هذا الحديث يمكن الاستدلال على أسبقية النهج الوقائي على العلاج، بمعنى أنه قبل أن يتشوه أعداء الدين قلوب الشباب و تتشكل شخصيتهم من مواضيع غير دينية، يجب عليكم أن تبذلوا قصارى جهدكم لتدريب شخصيتهم الإلهية و وجودهم حتى لا يؤثر عليهم أي شك أو عدوان. في العصر الحالي أصبحت هذه القضية أكثر أهمية من أي وقت مضى؛ لأنه في العصر الحالي ازدادت الشكوك و العدوان الثقافي لدى جيل الشباب أكثر مما كان عليه في الماضي و هدف الدول المتغطرسة إضعاف هذه القوة المهمة للمجتمعات الإسلامية تجاه التعاليم الدينية و المعتقدات المتشائمة. لذلك من المهم الالتفات إلى هذه الفئة و الاستثمار التربوي و الديني عليهم. التربية الدينية للمراهقين و الشباب على أساس تعاليم القرآن و أهل البيت (عليهم السلام) و مأسستهم العملية في المجتمع لها تأثير مهم على تعزيز الثقافة الدينية في المجتمع و مكافحة الغزو الثقافي؛ يقول الإمام الصادق (عليه السلام) في هذا الصدد: «مَنْ أَخَذَ دِينَهُ مِنْ أَفْوَاهِ الرِّجَالِ أَرَالتُهُ الرِّجَالُ وَ مَنْ أَخَذَ دِينَهُ مِنْ الْكِتَابِ وَ السَّنَةِ رَالَتِ الْجِبَالُ وَ لَمْ يَزُل.»(آء) سيكون التعليم القائم على القرآن و العترة تعليماً خالدا بحيث لا يمكن لأي شبهة و غزو ثقافي أن يضر بها. هذا الأمر مأخوذ من كلام الإمام الصادق (عليه السلام). لذلك يجب أن يكون تعليم و نشر ثقافة الاسلامية موجها نحو الدين و ليس موجها نحو الشخص.

#### ثانياً: شرح أهداف أعداء الإسلام من الغزو الثقافي

النهج الثاني هو شرح أهداف الدول المتغطرسة من الغزو الثقافي للمجتمع. بعبارة أخرى يجب تحديد الجبهة الزائفة و أفعالها حتى يعرف الناس من و بأية أهداف و وسائل تنوي تدمير دينهم و ضربهم؛ يقول الإمام علي (عليه السلام) في هذا الصدد: «وَ اعْلَمُوا أَنْكُمْ لَنْ تَعْرِفُوا الرَّشْدَ حَتَّى تَعْرِفُوا الَّذِي تَرَكَهُ وَ لَنْ تَأَخُدُوا بِمِيتَاقِ الْكِتَابِ حَتَّى تَعْرِفُوا الَّذِي نَبَذَهُ.» (٢٠) في هذا الحديث يعتبر الإمام (عليه السلام) أن شرط التعرف على الطريق الصحيح هو تحديد أولئك الذين ضلوا عن الطريق الصحيح و خالفوا القرآن و تركوه وراءهم. في عصرنا الحالي أيضًا لا يبتعد الكثير من الناس عن الرغبة في الثقافة الأجنبية و متابعتها حتى يتم شرح مواجهة الغطرسة و أهدافها و غاياتها للناس و خاصة الشباب. تؤكد التعاليم الدينية على تجنب التقليد غير الصحيح للغرباء و تقليدهم حتى في المأكل الملبس؛ يقول الإمام علي التعاليم الدينية على تجنب التقليد غير الصحيح للغرباء و تقليدهم حتى في المأكل الملبس؛ يقول الإمام علي (عليه السلام) في هذا الصدد: «لا تَزَلُلُ هَذِهِ الْأُمَّةُ بِخَيْرٍ مَا لَمْ يَلْبَسُوا لِبَاسَ الْعَجَمِ وَ يَطْعَمُوا أَطْعِمَةَ الْعَجَمِ عين، بل قصد (عليه السلام) عن التقليد و الطاعة الظاهرية غير المسلمين من العرب في ذلك الوقت، الذين نهى الإمام (عليه السلام) عن التقليد و الطاعة الظاهرية غير المسلمين من العرب في ذلك الوقت، الذين نهى الإمام (عليه السلام) عن التقليد و الطاعة الظاهرية غير المسلمين من العرب في ذلك الوقت، الذين نهى الإمام (عليه السلام) عن التقليد و الطاعة الظاهرية عمر المهم، لأن هذا العمل بالإضافة إلى الترويج للثقافة غير الإسلامية و التعبير عن العدوان الثقافة في المجتمع

الإسلامي، تسبب في الازدهار الاقتصادي للمجتمع غير الإسلامي و إضعاف السوق المحلية في هذه المجالات. لقد لوحظت كلمات الإمام علي (عليه السلام) في المجالين الاقتصادي و الثقافي و الاجتماعي، و هذا الكلام يمكن أن تنطبق على المسلمين في أي عصر، فإن العمل عليها بالإضافة إلى التنمية الاقتصادية للسوق المحلي و بالتالي تطوير الإنتاج و العمالة، يمنع الغزو الثقافي في المجتمع. مِن وُجهة نَظَر إجتماعية ثقافية إنَّه نَوعٌ مِنَ الدِعاية العَمَلية و التَرويجِ لِلثَقافَة الأجنبية وَ تَهديد لِلأَصالَة الثقافِية وَ حَتَّى الدِينية فِي المُجتَمَعِ خاصة وَ أَن النَمذَجَة فِي الإستِهلاك سَتُؤدِّي عَن غير قصدٍ إلى النَمذَجَة فِي الإستِهلاك سَتُؤدِّي عَن غير قصدٍ إلى النَمذَجَة فِي الأحلاقِ وَ السُّلوكِ. (١٩٩٩) لذلك فإن الإهتمام بهذه الحالات وشرحها بشكل صحيح في المجتمع يمكن أن يعزز الثقافة الإسلامية ويقاوم الغزو الثقافي.

وبناء على ما سبق فإن أهم نتائج هذا البحث هي:

الثقافة الإسلامية هي مجموعة من المعتقدات، والسلوكيات، والقيم، وما يجب فعله والقوانين التي تتبع من مصدرين القرآن والعترة؛ وبهذه الطريقة فإن مركزية المجتمع الإسلامي في جميع الأبعاد الدينية والشخصية والأخلاقية والاجتماعية والاقتصادية والسياسية تقوم على هذين الثقلين. أهم جزء من الثقافة الإسلامية هي أسسها والإيمان بالله والتركيز على الآخرة والثقة من أهم هذه الأسس. هذه الأسس بالإضافة إلى توجيه الحياة الإسلامية وغير الإسلامية. إن خصائص الثقافة الإسلامية في العديد من المجالات توجه الحياة الفردية والاجتماعية. هذه المؤشرات بطريقة ترتبط ارتباطًا وثيقًا ببعضها البعض وإجمالا تشكل الثقافة الإسلامية.

في تعزيز الثقافة الإسلامية تم طرح عدة حلول في التعاليم الدينية والتي بالإضافة إلى تعزيز الثقافة الإسلامية تتعامل مع الغزو الثقافي. قد فحصت هذه الحلول وتحليلها في ثلاثة محاور:

في المحور الأول قد أشار إلى أهم مبادئ وأساليب المعرفة في تعزيز الثقافة الإسلامية. وتشكل هذه المبادئ دعائم الثقافة الإسلامية التي يساعد تفسيرها الصحيح والترويج لها في المجتمع على تقوية الثقافة الإسلامية في العديد من الأبعاد. إن الإيمان بالله وعبوديته بأبعادها المختلفة من المبادئ المعرفية للثقافة الإسلامية ، وقد تم وضع حلول عديدة لتقويتها، منها: عبودية الله، معرفة الله الصحيحة، وذكر الله والصبر والمثابرة في سبيل الله. إن قبول الولاية بمعني قبول ولاية أهل البيت المعصومين التي أمر الله بطاعتهم، عامل مهم في تعزيز الثقافة الإسلامية.

وفي المحور الثاني تم التطرق إلى دور الأسرة ومكانتها في تعزيز الثقافة الإسلامية. يمكن للأسرة أن تعزز الثقافة الإسلامية في أفرادها في ثلاثة أبعاد: التربية الدينية العميقة، والتعليم المناسب لظروف العصر والتعليم العملي.

في المحور الثالث قد أشار إلى الحلول الثقافية والاجتماعية من أجل تعزيز الثقافة الإسلامية في مواجهة الغزو الثقافي. إن تعزيز الوحدة في ضوء المشاركة في المجتمع والتفسير الصحيح والعملي للثقافة الإسلامية وأبعادها في المجتمع وشرح أهداف أعداء الإسلام من الغزو الثقافي والثقافة الدخلية للناس من أهم السبل لتعزيز الثقافة الإسلامية. دور الجامعات والمدارس والمساجد والمؤسسات الاجتماعية والدينية مهم في هذا المجال.

بالإضافة إلى إضفاء الطابع المؤسسي على التعاليم الدينية وشرحها في المجتمع فإن الجهد المبذول لتقوية الثقافة الإسلامية يساعد على تقدمها الروحي والمادي ويصبح عاملاً في تماسك المجتمع ووحدته في تحقيق الأهداف الكبرى ويمكن أن يكون عاملاً مهماً في مواجهته مع غزو الثقافة وعدم تغلغل الثقافة الدخلية في المجتمع.

#### الهوامش

- - (٢) المائدة/١٠٠؛ الأنعام/٥٠؛ الرعد/١٦؛ النحل/٧٦؛ الفاطر /٢٢-١٩؛ الغافر /٥٨؛ الحديد/١٠؛ الحشر /٢٠.
    - (٣) البقرة/٢٠٠؛ البقرة/٨٦؛ آل عمران/ ١٤؛ النساء/١٣٤؛ الأنعام/٢٩؛ الأعراف/٥١؛ الحج/١١.
      - (٤) البقرة/ ٢٠١؛ الأنعام/ ٣٢؛ الأعراف/ ٣٦؛ التوبة/ ٣٨؛ النساء/٧٧؛ الزخرف/ ١٣٥.
      - (°) إبن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب، ج٩، ص٠٠؛ زبيدي، ١٤٠٦، ص٠٦.
        - (١) وثوقي، منصور، نيك خلق، علي اكبر، أساسيات علم الاجتماع، ص١١٦.
          - (V) روح الأميني، محمود، أساسيات الأنثروبولوجيا، ص١٤٧.
            - (^) كيدنز ، آنتوني، علم الاجتماع، ص٣٦.
            - ( $^{(9)}$  كوئن، بروس، أساسيات علم الاجتماع،  $^{(9)}$
          - (١٠) رفيع، جلال، الثقافة المهاجمة الثقافة المنتجة، ص٢٦٦.
        - (۱۱) زاهد، سيد سعيد، مقارنة بين العبادة الفردية والاجتماعية، صص ٨٣-٨٢.
    - (١٢) زاهد، سيد سعيد، الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر مع التأكيد على حقوق المواطن، ص٢١٣.
  - (١٣) سادات طباطبايي، فائزه، محمديان، أكرم، دور التربية الدينية الأسرية في مواجهة الغزو الثقافي، فصلية طهورا، ص١١٤.
  - (١٤) ميشل بانوف، الثقافة الأنثروبولوجية، ترجمة: على أصغر العسكري، طهران: منشورات ويس، ١٣٨٤ش، ص ٤٢.
    - (١٥) فيض زاده، يونس، الخصائص الثقافية ، صفحة ١٩، مجلة المعلومات العلمية، رقم ٢٨، ٣٦٣ ش.
  - (١٦) جليل مسكر نژاد، مكانة الأدب والعلوم الأدبية في منع الغزو الثقافي، صفحة ۴۶ مجموعة المقالات لمؤتمر الغزو الثقافي، طهران: جامعة العلامة الطباطبائي، ٣٧٣ش.
- (17) lambert& Mazer:۲۰۱۱ (17)
- (18) Allen, 2001.
- (19) Hufbauer, 1990.

(20) -National Scurity Strategy ۲۰۰۶٬۲۰۱۰٬۲۰۱۵.

- (٢١) الصدوق، كمال الدين و تمام النعمة: ج١، ص٣٠٣.
  - (۲۲) الكليني، الكافي: ج١، ص٣٣٠.
  - (٢٣) الصدوق، علل الشرايع: ج١، ص١٠٩.
    - (۲٤) ابن قولوپه، كامل الزبارات: ص١٩٩.
  - (۲۰) الصدوق، علل الشرايع: ج٢، ص٥٥٨.
  - (٢٦) الصدوق، عيون اخبار الرضا: ج٢، ص١٣٥.
- (77) انظر: مفید، تفسیر القرآن المجید: +1/10؛ الطبري، ابن جریر رستم، دلائل الامامة: +1/10 ابوالفتح الرازی: تفسیر روح الجنان: +1/10 قطب الراوندی: فقه القرآن فی شرح آیات الأحكام: +1/10 ابن شهرآشوب متشابه القرآن و مختلفة: +1/10 الطبری، جامع البیان: +1/10 الجصاص، احكام القرآن: +1/10 المیوطی، تفسیر الدر المنثور: +1/100 المیوطی، تفسیر الدر المنثور: +1/100
  - (۲۸) الکلینی، الکافی: ج۱، ص۴۳۷–۴۳۰.
- (۲۹) معنى «أُولِي الْأَمْرِ» الأئمة المعصومون (ع). انظر: كليني، الكافي، ج ١، ص ٢٨٦؛ حسكاني، شواهد التنزيل، ج ١، ص ١٩١ و عيّاشي، تفسير عياشي، ج ١، ص ٢٤٩.
  - (٣٠)- سيدرضي، نهج البلاغة: خطبة ٣٤.
    - (٣١) الكليني، الكافي: ج١، ص٤٠٥.
  - (32)- الفلسفي، محمد تقي، الحديث، طهران: مكتب نشر الثقافة الإسلامية، ١٣٧٩ش، ج٢، ص٣٥٢.
    - (٣٣) الطبرسي، شيخ حسن، مكارم الأخلاق، قم: منشورات شريف رضي، ١٣٧٠ش، ص٢٣٢.
- (٣٤) زاهدى، فاطمه، حق شناس، جعفر، التعرف على أضرار الغزو الثقافي على وظائف الأسرة، مجلة طهورا، صفحة ٤٥.
  - (۳۰) الفلسفي، الحديث، ج٢، ص١٠٨.
    - (٣٦) الكليني، الكافي، ج٤، ص٤.
  - (۳۷) كولمن، لجنة ۳۰۰ مركز مؤامرة عالمي: ص۲۹–۲۴.
    - (٣٨) جريدة أسبوعية الصبح الصادق، ١٣٩٠: ص٣.

- (۲۹) مسلم، صحیح مسلم: ج۲، ص ۱۸۷۳؛ ترمذی، سنن ترمذي: ج ۵، ص ۴۶۳.
  - (٤٠) سيد رضى، نهج البلاغة، وصية ٤٧.
    - (٤١) نفس المصدر: خطبة ١٢٧.
    - (٤٢) الكليني، الكافي: ج١، ص٣٠٠.
  - $(5^{(2)})$  انظر: الطبرسي، الاحتجاج: ج٢، ص $(5^{(2)})$ 
    - (11) 1 الصدوق، كمال الدين: ج٢، ص ۴۸۴.
      - (٤٥)- الكليني، الكافي، ج٤، ص٤٧.
  - (٢٦)- الصدوق، الاعتقادات و تصحيح الاعتقادات: ج٢، ص٧٢.
    - (٤٧) سيد رضى، نهج البلاغة: خطبة ١٤٧.
    - (٤٨) المجلسي، بحارالانوار: ج٣٦، ص٣٢٣.
  - (٤٩) الإيرواني، جواد، الأخلاق الاقتصادي من منظر القرآن و الحديث: ٢٨٧.

#### المنابع و المصادر

- ١. القرآن الكريم.
- ابن شهر آشوب، محمد بن على، متشابه القرآن ومختلفه، قم: منشورات بيدار، ۱۴۱۰ق.
- ٣. ابن قولویه، أبوالقاسم جعفر بن محمد (٣٥٠ هـ)، كامل الزیارات، نجف: منشورات المرتضوي،
  ١٣٥٠ هـ.
  - ۴. ابن كثير دمشقى، إسماعيل، تفسير القرآن العظيم، بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤١٩ق.
    - ۵. ابن منظور ، محمد بن مكرم ، لسان العرب ، بيروت: دار لسان العرب ، ۱۹۷۰م.
- ٩. الإيرواني، جواد، الأخلاق الإقتصادي من منظر القرآن والحديث، مشهد: منشورات جامعة الرضوى للعلوم الإسلامية، ٢٠٠٥م.
- ٧. البحراني، سيد هاشم، الإنصاف في النص على الأئمة ع، طهران: منشورات الثقافة الإسلامي،
  ١٣٧٨.
- ٨. جريدة أسبوعية الصبح الصادق، التوسع المستهدف الشبكات الأقمار الصناعية، السنة الحادية عشر ، رقم ٢٩٢، ٢٩٩٠.
- ٩. حاكم الحسكاني، ابوالقاسم عبيدالله بن عبدالله، شواهد التنزيل، طهران: موسسة چاپ و نشر،
  ١١٤١ق.
  - ١٠. الحلى، حسن بن يوسف، منهاج الكرامه في معرفه الامامه، مشهد: موسسة عاشورا.
  - 11. الرازي، ابوالفتوح، تفسير روح الجنان، قم: منشورات مكتبة آيه الله مرعشي (ره)، ١٤٠٤ق.
- 11. الراوندى، قطب الدين، فقه القرآن في شرح آيات الأحكام، قم: مكتبة آية الله مرعشى نجفى، 11. والراوندى، قطب الدين، فقه القرآن في شرح آيات الأحكام، قم: مكتبة آية الله مرعشى نجفى،
  - 11. الرفيع، جلال، الثقافة المهاجمة الثقافة المنتجة، طهران: منشورات اطلاعات، ١٣٧٣.
    - 1۴. روح الأميني، محمود، مباني انسان شناسي، تهران: انتشارات عطار، ۱۳۷۴.
- 10. الزاهد، سيد سعيد، الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر مع التأكيد على حقوق المواطنة، مجموعة المقالات، مقر الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، شيراز، ١٣٨٧.
- 16. الزاهد، سيد سعيد، مقارنة العبادة الفردية والاجتماعية، مجلتان فصليتان للدراسات المقارنة بين ثقافة الإسلام و الإيران، س١، ش١، ١٣٩٠ش.
- ١٧. الزاهدى، فاطمه، حق شناس، جعفر، التعرف على أضرار الغزو الثقافي على وظائف الأسرة، مجلة طهورا.

- ۱۸. سید رضی، نهج البلاغة، قم: منشورات هجرت، ۱۴۱۴ق.
- 19. السيوطي، جلال الدين، تفسير الدرالمنثور، بيروت: دارالمعرفة.
- ۲۰. الصدوق القمى، ابو جعفر محمّد بن على بن حسين بن بابويه؛ عيون اخبار الرضا (ع)؛
  تحقيق الشيخ حسين الأعلمى؛ الطبعه الأولى، بيروت: مؤسسه الأعلمى للمطبوعات، ۱۴۰۴ ق.
  - ٢١. الصدوق، ابن بابويه ، معاني الاخبار ، قم: منشورات جامعه مدرسين.
  - ٢٢. الصدوق، ابن بابويه، كمال الدين و تمام النعمه، طهران: منشورات اسلاميه.
- 77. الصدوق، ابن بابويه، مفيد، محمد بن نعمان، اعتقادات الإمامية وتصحيح الاعتقاد، قم: المؤتمر شيخ مفيد، ١٤١٤ق.
  - ۲۴. الصدوق، محمد بن بابویه، علل الشرایع، قم: منشورات مكتبة الداوری، ۱۳۸۵ ش.
    - ۲۵. الطبرسی، شیخ حسن، مکارم الأخلاق، قم: منشورات شریف رضی، ۱۳۷۰ش.
      - ۲۶. الطبرى، ابن جرير رستم، **دلائل الامامة**، قم: منشورات بعثت.
  - ۲۷. الطبرى، محمد بن جرير، تاريخ الامم والملوك، بيروت: موسسه الاعلمي، ۱۴۰۳ق.
    - . ٢٨. الطبري، محمد بن جرير ، جامع البيان ، بيروت: موسسه الاعلمي ، ١٤٠٨ ق.
    - ٢٩. العياشي، محمدبن مسعود، تفسير عياشي، طهران: مكتبه العلميه الاسلاميه.
    - . ٣٠. الفلسفي، محمد تقي، الحديث، طهران: مكتب نشر الثقافة الإسلامية، ١٣٧٩ش.
- ٣١. كيدنز، آنتوني، علم الاجتماع، ترجمة منوچهر صبوري، طهران: منشورات نشر ني، الطبعة الثالث عشر، ١٣٨٣.
- ٣٢. كوئن، بروس، أساسيات علم الاجتماع، ترجمة غلام عباس توسلي و رضا فاضل، طهران: منشورات سمت، الطبعة السادسة، ١٣٧٥.
  - ٣٣. كولمن، جان، لجنة من ٣٠٠ مركز مؤامرة عالمي، طهران: منشورات فاخته.
    - ٣۴. المجلسي، محمد باقر ، بحارالانوار ، بيروت: موسسة الوفاء ، ٤٠٣ ق.
- ۳٥. محمد بن عيسى بن سَوْرة بن موسى بن الضحاك الترمذي، (٢٧٩هـ)، سنن الترمذي،
  الناشر: شركة مكتبة و مطبعة مصطفى البابي الحلبي مصر، الطبعة: الثانية، ١٣٩٥ هـ ١٩٧٥ م.
  - ٣٤. محمد بن يعقوب الكليني (٣٢٩ هـ)، الكافي، طهران: منشورات الاسلاميه، ١٣٦٢ش.

٣٧. مسلم بن الحجاج أبو الحسن القشيري النيسابوري (٢٦١ه)، المسند الصحيح المُختَصَر بِنَقلِ اللهُ عَنِ العَدلِ عَنِ العَدلِ إلى رَسولِ اللهِ صَلى اللهُ عَلَيهِ وَ سلم، المحقق: محمد فؤاد عبد الباقي، بيروت: دار إحياء التراث العربي.

- .٣٨. النعماني، محمد بن ابراهيم، الغيبة، قم: منشورات صدوق.
- 39. 46.Allen, C. (2001). <u>Islamophobia in the media since September 11. Exploring Islamophobia: Depening our understanding of Islam and Muslim</u>. University of Westminster, 29.
- 40. 48.Hufbauer, S.E(1990), *Economic Sanction Reconsidered-Histori and Policy*, 2 Edition, Institute for International Economics, Washington DC.
- 41. 49.Lamber, Robert& Ghiens-Mzer, jonathan. (2011). *Islamophobio & anti-islamism*, UK case studies 2010, Exeter: university of Exeter.
- 42. 50. *National Scurity Strategy of USA*, February 2016, 2015, The White House, Wsshington. Available.